Méditations du Vendredi Saint 10 avril 2020

Pasteur Jean-Francois Breyne
Pasteure Marie-Pierre Cournot

Premieére lecture : Marc 14,43-65

Nous voila heurtés par I’absurdité et la violence de la passion de
Jésus qui résonne comme un non-sens.

Ce soir c’est par le fil du vétement que nous tenterons d’y tisser un
sens.

Et d’abord celui du tissu que les couturicres « arrétent » pour qu’il
ne s’effiloche pas, que surtout rien ne s’échappe et que tout soit bien
maitriseé.

C’est Judas qui explique qui il faudra arréter, puis les soldats qui
arrétent Jésus.

Jésus qui leur rappelle qu’ils ne ’ont jamais arrété quand il était au
Temple.

Et finalement le jeune homme que I’on arréte et qui s’enfuit, nu.

On sent la volonté de puissance et de domination derriere ces
arrestations en chaine.

Le seul qui arrive a s’y soustraire, c’est le jeune homme.

Et pour cela il doit se mettre a nu, au sens propre.

Lacher son drap, son seul habit, lacher prise en quelque sorte.

Se déshabiller, s’est bien sir abandonner notre identité construite,
celle que nous affichons, que nous opposons au monde et a nous-
mémes, ¢’est nous désapproprier de nous-mémes.

C’est ce que fait ce jeune homme.

Marc nous dit qu’on I’arréte, mais qui ’arréte ?

Seraient-ce les soldats ou bien les disciples ou méme Jésus pourquoi
pas ?

Qui fuit-il, ce jeune homme ?

On ne sait. Ni vers ou.

Je ne crois pas que dans sa fuite il abandonne Jésus.

Bien au contraire, je crois que parce qu’il ne s’est pas laissé arréter,
il peut s’enfuir loin des soldats, des étres humains, de lui-méme, il
peut suivre Jésus.

Qu’étant enfin devenu lui-méme loin de lui-méme, par ce geste qui
I’a déshabillé de toute convention et soustrait a la main dominante,
c’est 1a qu’il rencontre Jésus.

Un autre, peu apres, a maille a partir avec ses vétements.

C’est le Grand-Prétre.

Dans un premier temps, il essaye de mener un procés suivant les
regles en trouvant plusieurs témoignages concordants qui accusent
Jésus.

Jésus lui, un peu comme le jeune homme nu, s’est désengagé, il se
tait.

Jusqu’a ce qu’il prenne la parole pour dire qu’il a sa place au ciel a
la droite de Dieu.

Et a ces mots le Grand Prétre déchire ses vétements.

La coutume veut que I’on déchire ses vétements en cas de grand
malheur, deuil ou colere.

Ici il est probable que le grand prétre essaye par ce rite de conjurer le
blasphéme de Jésus qui vient de se positionner a un rang quasi égal a
celui de Dieu.

En déchirant ses vétements sous la colére, le Grand Préte fait acte de
violence.

Il espere par ce geste reprendre la main sur la situation, arréter cette
profanation qui le met en danger, qui vient se cogner de plein fouet
contre ses vétements de Grand Prétre.

Dans un geste opposé a celui du jeune homme nu qui lachait, il
essaye de reprendre possession de lui-méme, il fuit a ’intérieur de
lui-méme, alors que le jeune homme fuyait a I’extérieur de lui-
méme, vers Jésus.



Et nous, sommes-nous agrippés a ces couches de tissus que nous
empilons autour de nous pour nous protéger, pour nous définir ?
Avons-nous peur de vaciller si elles glissaient, ou sommes-nous
préts a les lacher ?

Vers ou, vers qui fuyons-nous ? (MPC)

Deuxiéme lecture : Marc 14,66-15,20

Qu’y a-t-il a faire, lorsqu’il n’y a plus rien a faire, dit ’homme en sa
détresse...

Homme dans sa détresse, I’homme de Nazareth le fut aussi.

Détresse la plus ultime. De celle qui nous constitue, au plus secret de
nous-méme : la trahison, et les railleries.

Car il faut que nous le sachions :

La trahison et le fouet des quolibets nous constituent.

Elles sont nos expériences les plus fondamentales, a la hauteur de
notre confiance brisée, de nos affections bafouées.

Qui, qui d’entre nous, peut dire en vérité, n’avoir jamais ressenti la
morsure de la trahison et I’'immense désespoir qui en résulte ?

La morsure des moqueries, qui viole le plus intime, et brise 1’estime
de soi.

Etre trahi, avoir trahi, voila notre blessure la plus secréte.

Moqué, étre moqué, voila notre blessure la plus secréte.

Monte alors en nous la question :

Comment survivre encore, avec au ceeur ces déchirures ?

Et 14, au cceur de cette brilure qui, en vérité, nous constitue,
I’homme de Nazareth se tient.

Il ne se dérobe pas a la vérité de son désarroi.

Il s’enfonce.

Il entre au fond de son abime.
Et nous trace ainsi un chemin : ne plus se dérober.
Et oser la priere.

Une priére comme une veille.

Non pas une priere pieuse, non pas une priére religieuse, une priere
de psaumes ou de cantiques, mais une priére toute nue, une priere-
Verité : une priere comme un cri dans la nuit, ou se risquent les mots
de la peur, les mots du désarroi, les mots de I’homme qui s’affronte a
I’absurde et au néant.

Juste avant que ne surgissent Judas et les gardes, c’est dans le cri de
sa priére que I’homme de Nazareth trouve sa force.

Oui, il y a ces instants de nos vies, long comme 1’éternité, ces
moments ou le monde entier semble se dérober sous nos pas ;

Ou les étoiles du ciel elles-mémes semblent mortes.

Ou plus rien ni personne ne semble pouvoir accompagner notre
solitude.

Ou le monde s’est ligué contre la vie.

Et ¢’est a cet endroit-1a justement que ’homme de Nazareth se tient
debout.

Silencieux, anonyme, mais 1a, présent, pour moi.

Et puis il y a ces secondes, plus terribles encore, ou nous
découvrons, terrifiés, que c’est nous-mémes qui avons éteint la
lumiére des étoiles du ciel.

Nous-mémes qui avons laissé passer la vie, I’amitié et ’enfance,
sans méme y prendre garde, sans y é&tre attentif, et voila qu’il est
maintenant trop tard.

Comme Pierre, rien n’est plus possible. Il n’y a plus rien a faire.

Pas a la hauteur, tout simplement.

Pourtant, au manteau de pourpre de la dérision, répond le manteau
de larmes de Pierre.



Pourtant si, il reste encore une chose a faire :
Le silence de I’homme de Nazareth, devant ses juges, le rend
possible : je peux encore pleurer.

Et les larmes surgissent, me sont confiees, choses précieuses et rares,
et voila que les larmes disent encore la vie qui coule.

Et voila que le silence de I’homme de Nazareth les accueille, larmes
de notre vérité toute nue sur lesquelles il choisira de fonder son
message et I’avenir de sa Parole.

Oui, parce que Pierre est un homme, il a eu peur.

L’homme-Pierre a eu peur, et il a renié 1’espérance, et I’homme que
je suis avec lui.

Nous avons trahi la vie et son défi.

Et trahissant, nous nous sommes juge, et jugeant, nous Nous sommes
condamnés.

Mais I’homme-Pierre a pleuré, et de la vérité de ses larmes, ’homme
de Nazareth, dans son silence accueillant, a tout lavé.

Il les a mélées a ses larmes de sang pour en faire la semence d’un
royaume nouveau.

Et sur ces larmes, il a fondé son Eglise, et m’a rendu 1’espérance et
la confiance. (JFB)

Troisieme lecture : 15,21-47

Nous voila drapés dans notre manteau de larmes.

Jésus vétu-dévétu du déguisement de pourpre comme un jouet qu’on
habille et déshabille ...

Restent ses propres vétements.

Les soldats font main basse sur les vétements du mourant, s’en
saisissent, comme pour trouver un but, un sens a ce qu’ils viennent
de faire, un lieu ou exercer leur pouvoir.

Le symbole est fort, de Jésus qui perd tout ce qu’il a.

Par la perte de ses vétements de vivant, dispersés par le plus vulgaire
tirage au sort, il est le modéle de I’impuissance, de la fuite vers un
dénuement absolu.

Il y rejoint certainement le jeune homme nu de tout a I’heure.

Quand Jésus meurt, le voile du sanctuaire se déchire en deux.

Le sanctuaire, I’endroit le plus sacré du Temple de Jérusalem, la ou
seuls les prétres peuvent entrer.

A P’intérieur du sanctuaire, un voile isole une partie qui est le lieu-
méme de la présence divine, la ou aucun étre humain ne peut
pénétrer sauf le Grand Prétre une unique fois par an aprés maints
rituels de purification.

Ce n’est pas un voile fin et léger mais plutét un lourd rideau
richement décoré d’or et de pierres précieuses.

C’est ce rideau qui se déchire a la mort de Jésus, parce qu’avec la
mort de Jésus, il n’y aura plus de séparation entre Dieu et les étres
humains.

Dieu sort de sa zone de confort, de son repli inatteignable et absolu
pour demeurer parmi I’humanité.

Dieu, pourrait-on dire, se rend atteignable.

Au moment de la mise au tombeau, pour honorer le mort comme il
se doit, Joseph d’Arimathée, I’entoure d’un linceul.

Mais cela ne durera pas, au matin de Paques Jésus s’extraira a
nouveau de ce vétement, ce vétement de mort cette fois-ci.

Il est comme Dieu qui déchire sa prison de tissu, il ne peut étre
enfermé dans des vétements, ni ceux des vivants ni ceux des morts.



Dieu sera désormais présent aux humains dans le corps nu de son
fils, ni vivant ni mort, mais libre de faire corps avec nous.

Si Dieu lui-méme se dévoile en lachant le tissu qui le protégeait,
comme le jeune homme nu, pour venir a notre rencontre, est-ce que
nous pourrons faire ce geste de renoncement et laisser tomber les
fortifications qui nous protegent de toute tentative de nous projeter
hors de nous-méme ?

De nous enfuir vers un lieu ou personne ne nous arréte, ne nous
saisis, mais au contraire nous dit une parole restauratrice ? Amen
(MPC)



