
1 
 

1 
 

Esther 3 – Étude biblique de Montparnasse-Plaisance – 21 novembre 2020 

 

Pasteure Marie-Pierre Cournot, avec l’amicale participation de Françoise Smyth, professeur 

émérite de l’Institut protestant de théologie.  

 

Certains éléments de cette étude biblique s’appuient sur le commentaire du livre d’Esther de 

Jean-Daniel Macchi paru chez Labor et Fides. 

 

 

 

Le récit se passe à Suse. Xerxès 1er (486-464 avant J.-C.) roi des Perses et des Mèdes. 

L’empire perse domine le monde connu des grandes cultures de l’antiquité entre le 6e et le 4e 

siècle avant JC. 

 

Les auteurs qui écrivent ce texte et leurs premiers lecteurs ne parlent déjà plus hébreu, ils 

parlent araméen. L’hébreu est pour eux une langue de culture, apprise dans les milieux 

intellectuels et religieux.  

 

 

V. 1 :  

Haman l’Agaguite : Agag est le roi des Amalécites (= descendants d’Amaleq), ennemis 

d’Israël et surtout de Saül :  

Ex 17 : Amaleq barre la route à Moïse et au peuple sur la route du pays promis.  

I S 15 : En représailles, Dieu prononce l’interdit contre les amalécites et charge Saül 

d’exterminer tout le peuple amalécite (hommes, femmes, vieillards et enfants) et tous ses 

troupeaux. Saül tue tout le monde sauf Agag, le roi des Amalécites, et le meilleur bétail. Dieu 

est furieux et destitue le roi Saül. 

 .que l’on traduit en français par vouer à l’interdit, vouer à l’anathème : (prononcer hérem) חרמ

Tous les peuples de l’antiquité pratiquaient le hérem, sorte de sacrifice humain aux dieux. Le 

hérem interdisait de garder du butin, il fallait tout consacrer à Dieu, c’est-à-dire tout détruire 

par le feu, les humains comme les biens. 

cf. Josué 7 : histoire d’Akan qui a gardé son butin. En punition, il est lapidé dans la vallée 

d’Akor qui est ensuite obstruée tellement c’est grave d’avoir transgresser le hérem. Le 

prophète Osée protestera contre cette pratique et fera de cette vallée une vallée d’espoir (Os 

2). 

Mardochée était présenté au ch 2 comme un descendant de Saül, tout est en place pour une 

grande confrontation entre Mardochée et Haman. 

On notera que Haman n’est donc pas perse, puisque descendant des Amalécites ! 

 

 

V. 2 :  

Confirmation que Mardochée est membre de l’administration royale.  

 

Importance de la porte (cf. schéma) : chez tous les ouest-sémitiques, l’arbitrage se faisait aux 

portes des villes. La porte était souvent le plus beau, voir le seul monument de la ville. Des 

murets étaient construits à l’intérieur des murs de la porte pour s’asseoir. 

Tout se joue à la frontière du dehors : ce n’est pas du tout la même pensée que l’agora grecque 

qui est au centre.  

Les perses ne jugeaient pas à la porte mais dans le palais. Donc ici, c’est une projection sur le 

monde Perse de ce qui se passait en Juda.  



2 
 

2 
 

 

Se prosterner : le verbe utilisé renvoie à une prosternation rituelle qui s’adresse au monde 

divin, au monde sacré. Il s’agit de s’étendre par terre de tout son long, la tête baissée devant le 

dieu. Par exemple, la grande prosternation rituelle devant le pharaon ou le roi qui sont 

divinisés. Cf. aujourd’hui la position des prêtres/évêques/cardinaux au moment de leur 

ordination/consécration.  

 

 

V. 3 : 

Verbe עבר (prononcer habar) : « traverser », « transgresser ». C’est la racine qui donne le mot 

« hébreu » (noter les trois consonnes identiques hbr). Les hébreux sont des « traverseurs » (de 

la mer rouge ?), des transgresseurs ! 

L’utilisation de ce verbe met l’accent sur « l’hébraïcité » de Mardochée. 

Le commandement ( המִצְוָ  , prononcer mitsva) du roi : c’est le mot utilisé dans bar-mitzvah ou 

bat-mitzvah. A l’occasion de ce rituel, les garçons ou les filles deviennent « fils ou fille du 

commandement ».  

 

 

V. 4 :  

Droit particulier des juifs : extraordinaire volonté des Perses de spécifier les lois des différents 

peuples qu’ils ont gouvernés.  

Cf. Oudjahorresnet, prêtre égyptien qui a vécu au 6e siècle avant J.-C. et travaille à la cour du 

roi perse où il est chargé de recueillir les lois de tous les pays étrangers. Il est renvoyé en 

Égypte pour convoquer les prêtres et élaborer une compilation du droit égyptien. Les 

inscriptions sur sa statue, conservée au Musée du Vatican, racontent cela (cf. photo). 

Les Grecs puis les Romains se sont inspirés de cette coutume pour respecter dans une large 

mesure les lois et coutumes des différents pays occupés, y compris Israël.  

Le roi Antiochus IV Épiphane (215-164) remet cela en question par souci excessif 

d’hellénisation et devient l’ennemi des juifs. Il est probable que la fondation de la secte de 

Qumran soit liée à la révolte contre Antiochus Épiphane.  

 

« Il était juif » : le terme employé est יְהוּדִי (prononcer yehoudi). C’est un terme récent, utilisé 

depuis peu quand ce texte est écrit (dans l’Ancient Testament il n’existe pas d’autres 

occurrence de ce terme). Hors de la Bible, dans les textes hellénistiques, ce terme était plutôt 

péjoratif. Dans la Bible, pour qualifier les hébreux on disait « les fils d’Israël ». Les Perses ont 

reconnu les premiers Yehoud (Juda) comme un état. Donc en utilisant le terme יְהוּדִי, le texte 

se situe bien dans le milieu perse et inaugure la conscience d’une identité juive.  

 

 

V. 5 :  

Perses agissent sous la colère (cf. ch. 1). 

 

 

V. 6 :  

Justement quand l’identité juive se construit, Haman décide de tuer tout le peuple juif, alors 

qu’il n’en veut en réalité qu’à une seule personne, Mardochée. Cette logique de passage de 

l’unité à l’essentialité était préparée au ch 1 avec la crainte que toutes les femmes de l’empire 

fassent comme Vashti. 



3 
 

3 
 

De nos jours, cette généralisation, cette essentialisation est encore le ressort du racisme : de un 

terroriste on passe à tous les musulmans, puis à tous ceux qui viennent de pays du sud de la 

France, puis à tous les étrangers ! 

 

 

V. 7 : difficile à traduire !  

On tire au sort la date qui sera favorable à l’extermination des Juifs. Dans toute l’antiquité 

méditerranéenne, le tirage au sort permet d’avoir accès au divin, à la volonté des dieux, il 

permet de connaître la vérité d’une situation quand on n’a ni preuve ni témoin.  

Le tirage au sort est fréquent dans la Bible dans des situations solennelles ou graves : 

répartition des territoires pour les tribus (Nb 25,26), désignation du roi Saül (1 S 10,20), 

procès de Jonathan (1 S 14,42), désignation du responsable de la catastrophe (Jn 1, 7), ordre 

de service des prêtres au temple (Luc 1,9), remplacement du 12e apôtre (Actes 1,26) …  

 

D’après la grande épopée de la création babylonienne Enuma Elish1, le dieu Mardouk2 avait 

acquis des autres dieux après une grande bataille le droit de détenir les sorts qui étaient tirés 

chaque année pour déterminer les jours favorables dans l’année et fixer les destins de l’année 

entière. Mardouk réinstalle le roi au début de chaque année, après que le roi a été désinvesti, 

qu’il a perdu tous ses attributs, qu’il a été battu et enfermé dans une tombe 

(métaphoriquement peut-être). La réinvestiture du roi suit une relecture de la destinée par les 

grands prêtres, puis des grandes acclamation par le peuple. Dans l’intervalle de 3 jours entre 

désinvestiture et réinvestiture, il y avait une sorte de carnaval (cf. la fête de Pourim ?) où le 

rôle du roi était probablement tenu par un esclave. 

Toute cette histoire n’est pas un procès, c’est un jeu. Dans Esther, c’est le vizir Haman qui 

joue le jeu et qui ne joue pas franc-jeu. 

 

Ici, le tirage au sort a lieu le 1er mois (= Nisan) : rappelle la date de l’exode. Le mois qui est 

tiré au sort pour l’extermination des Juifs, c’est le 12e mois (= Adar). L’extermination des 

Juifs est donc prévue presque un an à l’avance. 

 

Le mot qui est traduit dans la TOB par « destin », c’est ָפּוּר (prononcer « pour »), un mot 

d’origine sumérienne qui est utilisé à la place du mot hébreu ל  : (« prononcer « goral) גוֹר 

« sort » ou « dés » ou tout objet qui roule et que l’on peut lancer. « Sort » s’entend dans le 

sens de tirer au sort, pas de jeter un sort. 

 est un mot d’origine sumérienne, donc ni perse ni hébreu. Dans la Bible il n’existe que  פּוּר

dans Esther : Est 3,7 ; 9,24.26.28.29.3132 

Littéralement, le verset 7 dit « on fit tomber le "pour", c’est le "goral" ». L’auteur explique le 

mot « pour » pour des lecteurs qui en le connaissent pas. Pourquoi utiliser un mot sumérien ? 

Exotisme ?  

 

Les grecs se battent contre le fait qu’on soit enfermé dans une destinée. À la fin d’Esther, on 

fait une fête avec le destin renversé. Après la 2e guerre mondiale, circulait l’idée d’une 

 
1 Épopée de la création du monde, babylonienne. Raconte l’origine du monde et des dieux, et les combats du 
dieu Mardouk pour accéder en haut du panthéon babylonien. Probablement écrit vers le 18e siècle av. J.-C. 
quand Mardouk, le petit dieu de Babylone, devient le grand dieu parce que Babylone devient la capitale d’un 
empire. 
2 Mardouk, dont on a vu que le nom « Mardochée » est directement issu, comme le nom « Esther » est issu de 
celui d’Ishtar, déesse de toute la Mésopotamie. 



4 
 

4 
 

destinée juive voulue par Dieu comme une espèce de sacrifice. Un peu comme si le peuple 

juif portait la destinée humaine.  

 

Dans le texte hébreu, Haman choisit, par tirage au sort, la date de l’extermination des Juifs 

avant d’avoir parlé à Xerxès, contrairement aux textes grecs (volonté grecque que les choses 

soient cohérentes). 

 

 

V.8 :  

Pour les Perses, la loi (en hébreu loi = ת  (prononcer « dat », c’est un mot d’origine perse , ד 

traduit un pacte de fidélité et d’amitié radicale. On ne trahit pas l’ami. Le pacte va jusqu’au 

sacrifice de soi pour l’autre, celui qui le rompt, trahit, il est digne de mort. De là découle que 

les édits du roi perse sont non résiliables. Cette loi permet l’organisation de cet immense 

empire.  

Le garant de cette fidélité est le dieu Mithra issu de la théologie indienne.  

 

« Pour » (le tirage au sort) travaille sur autre chose que l’idée de loi : c’est l’intervention 

divine.  

 

Haman quand il parle à Xerxès, ne mentionne pas qu’il s’agit des Juifs : ce peuple ne mérite 

pas qu’on le nomme.  Il ne parle pas non plus de la vraie raison qui l’oppose à Mardochée (le 

fait que Mardochée ne se soit pas prosterné devant lui) : on n’est plus dans la réalité, on est 

passé dans le fantasme. Haman décrit un sentiment d’envahissement, une invasion secrète, un 

danger qui fait peur. Ce sont toujours les ressorts modernes du racisme et de l’antisémitisme. 

 

 

V.9-11 : difficiles à comprendre 

Argent versé au fisc pour remplacer les impôts que les Juifs tués ne paieront plus 

(interprétation de la TOB) ou bien argent versé par Haman pour obtenir l’extermination des 

Juifs. Deuxième explication plus cohérent :, au ch 9, Esther dira que les Juifs ont été vendus 

pour être exterminés. 

Anneau = insigne royal. Une façon pour Xerxès de dire à Haman, qu’il peut faire ce qu’il 

veut. Haman est le vizir, il a la confiance absolue du roi Xerxès.  

Xerxès est décidément un roi colérique qui ne décide rien lui-même : c’est ainsi que les Grecs 

voient les Perses.  

 

 

V.12-13 : 

Secrétaires royaux convoqués le 13 Nisan (la veille de la Pâque juive, c’est-à-dire le moment 

de la préparation de la Pâque). 

Caricature de l’appareil administratif perse universel, complexe et très efficace. On sait que 

l’empire perse avait un système de communication (routes, caravansérails, poste) très efficace 

et respectueux des différentes langues et cultures. Cela leur permettait de communiquer avec 

tous les milieux, de l’Afghanistan à l’Égypte et de l’Anatolie à l’Afrique : c’est une des 

spécificités de l’empire perse et une des raisons de sa prospérité et de sa durée.  

Le motif initial (la colère d’un homme qui s’est senti vexé) est ridicule par rapport à la 

mobilisation de cet immense réseau de communication extraordinairement efficace. 

 

 

V.13 : 



5 
 

5 
 

« exterminer, tuer et anéantir […] jeunes et vieux, enfants et femmes […] et piller leurs 

biens » : reprend les termes et la logique du hérem (cf. verset 1). L’énorme différence c’est 

que c’est ici un hérem laïc, qui n’a rien à voir avec un dieu alors que le hérem originel est un 

sacrifice au dieu. 

Étant donné l’organisation de l’administration perse, on est au bord de l’industrialisation de la 

mort. 

 

13 du mois d’Adar : date de la célèbre victoire des troupes maccabéennes sur le général 

Nicanor en 161 avant J.-C. (cf. dans les livres deutérocanoniques : 1 Maccabées 7,49 et 2 

Maccabées 15,36). Nicanor sert sous Antiochus IV Epiphane qui dans une volonté 

d’hellénisation majeure a suscité une révolte du peuple juif menée par la famille Maccabée 

(cf. verset 4). 

  

 

V.14 : 

L’écrit devient loi (ת   .(ד 

Le mot « province » c’est médinah (province puis ville) : mot récent sémitique construit sur la 

racine « din » : juger. La medinah est l’endroit où l’on juge.  

 

V.15 : 

Le roi et Haman sont contents : ils boivent ! Nouveau banquet. C’est la vision grecque de la 

vie persane. 


