Prédication Ezéchiel 34,11-17 et 21-24 — Culte Zoom du 22 novembre 2020
Pasteurs JF Breyne et MP Cournot.

« Je vais juger entre brebis et brebis, entre les béliers et les boucs. »

Comment supportez-vous ces paroles de jugement ?

C’est un peu dur, n’est-ce-pas ?

Mais que nous dit-il, ce prophéte Ezéchiel ?

Certainement autre chose que cette inégalité de traitement entre les chévres et les moutons.

Mais d’abord qui est Ezéchiel ?

C’est un prophete qui préche au début du 6° siécle avant Jésus-Christ, dans les années qui
entourent la destruction de Jérusalem par les Babyloniens en 587.

Ezéchiel a fait partie d’une premiére vague d’exilés & Babylone.

De la il proclame toute une série de prophéties de malédiction a I’encontre d’Israél et annonce
la ruine de ce peuple en raison de son manque de fidélité envers Dieu.

C’est la 1% moitié de son livre.

Puis, dans la 2° moitié, apres que Jérusalem et le temple ont effectivement été détruits, en
plein milieu de cette situation sans issue, Ezéchiel annonce la restauration et le salut d’Israél.
Le passage que nous avons lu se situe tout a fait au début de cette 2° moitié et nous parle d’un
Dieu qui ne perd pas courage, qui ne se défile jamais, qui recommence tout le temps malgré
les infidelités de son peuple, qui réinvente en permanence son alliance.

Et C’est ce justement ce qu’on appelle la grace de Dieu.

En situation d’exil a Babylone, le peuple hébreu est tres fragilisé dans sa foi.

Comment croire a ce Dieu qui semble avoir abandonné son peuple, pourtant €lu ?

Comment croire a cette alliance puisqu’ils ont été exilés de la terre promise ?

Comment rendre un culte a ce Dieu puisqu’il n’y a plus de Temple ?

Comment croire & une justice divine alors que ce sont les ennemis qui sont vainqueurs ?
Nous aussi nous pouvons nous sentir abandonnés, et trouver que les bons sont parfois traités
plus durement par la vie que les ingrats.

Mais que fait Dieu ?

Vous étes-vous déja demandé « Mais que fait Dieu ? » ?

La crise économique est bien 13, la faillite a déja choisi ses proies.

L’avenir s’est dissout dans un point d’interrogation.

Et méme la perspective de Noél n’apparait plus que comme une tréve qui viendrait calmer
pour quelques heures ou peut-étre quelques jours, la plaie douloureuse de notre vulnérabilité.
Dans cette situation de désespoir, Ezéchiel va tenir un petit fil pour trouver une voie nouvelle
vers une possibilité insoupgonneée d’alliance avec Dieu.

Dans la premiere partie de notre passage, Dieu se révolte contre les « bergers » d’Israél ¢’est a
dire leurs chefs. Il les rend responsables de la catastrophe, et décide dorénavant de soustraire
le peuple a ses dirigeants incapables et dangereux et de prendre les choses en main lui-méme.
« Je prendrai soin moi-méme de mon troupeau » dit-il.

J’en prendrai soin. I le dit trois fois.

Et puis, j’irai le chercher, je le rassemblerai, je le ferai paitre, je le soignerai ...

On peut dire que Dieu ne ménage pas sa peine pour s’occuper de son troupeau, pour s’occuper
de nous et nous soulager.

Il s’engage personnellement.

Dans ses quelques versets il y a 17 fois le pronom « je » : on ne pourra pas dire qu’on ne le
savait pas !



Dieu annonce qu’il va les faire sortir de 1’exil, les regrouper et les ramener dans le pays
promis de ’alliance.

Dans notre situation ou on ne peut plus se retrouver sans prendre des risques, on se sent
dispersés et dans 1’obscurité épaisse, il est bon d’entendre que Dieu nous rassemble et prend
soin de nous.

Le nom « Ezéchiel » en hébreu veut dire « Dieu rend fort ».

« La béte perdue, je la chercherai ; celle qui sera écartée, je la ferai revenir ».

Quand Jésus raconte la parabole de la brebis perdue a ses auditeurs qui connaissent par ceeur
I’ Ancien Testament, c’est tout cela qu’il raconte.

Quand I’évangéliste Jean met dans la bouche de Jésus « Je suis le bon berger », il sait que ce
berger est déja connu.

Dieu ne voudra pas en laisser un sur le cote, méme le plus fragilisé physiquement,
économiguement ou spirituellement.

Quand les circonstances nous conduisent a nous écarter de lui, ¢’est lui qui nous ramene et
prend soin de nous.

Quand nous n’avons plus de force c’est lui qui prend ’initiative.

Ezéchiel a en horreur les riches et les puissants qu’il accuse d’étre malhonnétes et corrompus,
et ainsi responsables du malheur d’Israél.

Les riches et les puissants, dans la bouche d’Ezéchiel ce sont les gras et les forts (c’est une
image classique dans 1’Ancien Testament que les riches soient gros et gras), c’est pour cela
qu’il dit : « la béte grasse, la béte forte, je la supprimerai, je ferai paitre mon troupeau selon le
droit ».

La justice sociale est un des terrains de bataille d’Ezéchiel.

Et ¢’est encore une fois d’une grande actualité. Les informations nous disent tous les jours
que le tribu payé au Covid et a ses conséquences économiques, culturelles et sociales est bien
plus important pour les personnes défavorisées.

Bien siir chacun et chacune d’entre nous est une brebis du troupeau que Dieu connait
individuellement, et appelle par son nom.

Mais notre relation a Dieu passe aussi par notre implication dans la création et la préservation
de cette communauté nouvelle et par notre engagement a ne laisser personne sur le coté.

Ezéchiel parle d’un Dieu qui condamne les animaux qui usent de leur force pour bousculer les
plus faibles, pour leur donner des coups de cornes et désolidariser le troupeau.
D’un Dieu qui « juge entre béte et béte, entre béliers et boucs ».

Cette image des béliers et des boucs, de jugement entre les brebis et les chévres, elle nous est
devenue familiere, car nous la retrouvons dans une des paraboles du nouveau testament, chez
Matthieu, dans ce que nous avons pris [’habitude d’appeler la parabole du jugement dernier.
Souvenons-nous :

« Quand le Fils de I’homme viendra dans sa gloire, accompagné de tous les anges, alors il
siégera sur son trone de gloire.

Devant lui seront rassemblées toutes les nations, et il séparera les hommes les uns des autres,
comme le berger sépare les brebis des chévres.

Il placera les brebis a sa droite et les chévres a sa gauche.

Alors le roi dira a ceux qui seront a sa droite : “Venez, les bénis de mon Pére, recevez en
partage le Royaume qui a été préparé pour vous depuis la fondation du monde.

Car j’ai eu faim et vous m’avez donné a manger ; j’ai eu soif et vous m’avez donné a boire ;
J’étais un étranger et vous m’avez recueilli ;

nu, et vous m’avez vétu ; malade, et vous m’avez visité ; en prison, et vous étes venus a moi.”



Alors les justes lui répondront : “Seigneur, quand nous est-il arrivé de te voir affamé et de te
nourrir, assoiffé et de te donner & boire ?

Quand nous est-il arrivé de te voir etranger et de te recueillir, nu et de te vétir ?

Quand nous est-il arrivé de te voir malade ou en prison, et de venir a toi ?”

Et le roi leur répondra : “En vérité, je vous le déclare, chaque fois que vous I’avez fait a ’'un
de ces plus petits, qui sont mes fréres, c’est a moi que vous 1’avez fait !”

Fin de citation.

Retour du Christ ? Jugement dernier ? Mais de quoi s’agit-il ?

D’abord, il faut noter qu’il s’agit bien d’un récit de type parabole, méme si le début peut nous
piéger. Et pas d’un traité de dogmatique !

Et contre toute attente, le récit ne nous tourne pas vers le futur, mais nous retourne vers notre
présent.

Tout I’enjeu est 13, dans ce double renversement :

- Le jugement a déja eu lieu. Nous pouvons sans crainte affirmer : Le retour a déja eu lieu, au
petit matin de Paques, dans la lumiére du tombeau vide, dans le don de I’Esprit a la
communauté naissante, et dans chacune de nos vies aujourd’hui.

Le jugement est déja rendu, comme le résume admirablement Jean dans son évangile : Le
prince de ce monde est déja jugé ! En Christ, venu non pour juger mais pour sauver ! « Le
jugement est le regard que nous pouvons porter sur I’humanité d’aujourd’hui et qui discerne
son mal profond 1», mais qui sait aussi qu’en Christ, la malédiction est brisée, et qu’est déja
advenue, en lui, une autre maniére d’étre possible.

L'accent ne porte plus sur la menace du jugement, mais sur la venue, l'irruption, dés
maintenant, des conséquences du jugement : I’irruption du royaume de Dieu.

Si ce dernier est déja a I'ceuvre, il 1’est aujourd’hui d'une fagon cachée, secréte, comme une
semence...(Mt. 7, 13)

- Et c’est le second renversement :

Tout se joue maintenant, dans un changement de regard : C'est une invitation a un autre
regard sur aujourd'hui, un aujourd’hui ouvert sur demain. Malgré le coronavirus et la crise que
nous traversons.

C’est cela, ’espérance chrétienne.

Ainsi Vivre dans I’espérance du retour du Christ, ce n’est pas fuir dans 1’attente de lendemains
qui chanteraient, mais c’est, tout au contraire, dans 1’aujourd’hui de nos vies, découvrir les
germes, les semences de la du Christ.

Les découvrir, et les cultiver.

Les cultiver, et tenter de les faire fructifier, avec tous les humains de bonne volonté. 11 s’agit,
aujourd’hui, de discerner la présence déja active du retour du Christ.

Et de reconnaitre dans 1’autre un frere ; davantage méme, dans 1’autre le Christ présent, parce
que tu es, oui, toi, tu es désormais temple de I’Esprit, présence du Christ en toi pour les autres.
Ce qui compte, c’est désormais « un présent habité de telle facon qu’il se percoit comme
genése d’un avenir ol ce que nous vivons vivra »2.

Ainsi, I’espérance chrétienne procede d’une parole qui est venue, qui vient aujourd’hui,
comme elle surviendra encore demain.

Car I’espérance s’appuie sur cette expérience de notre rencontre avec la parole du Christ
ressuscité !

1 Maurice Bellet, in Si je dis Credo, Bayard, 2012, p. 99.
2 Maurice Bellet, in Si je dis Credo, Bayard, 2012, p. 99.



L’espérance, c’est repérer ce petit fil pour trouver une voie nouvelle vers 1’autre et vers les
autres.

L’espérance, c’est se savoir, fut-ce au milieu de la ténébre la plus épaisse, porté sur les
épaules de la gréace.

Comme de nombreux passages de 1’ Ancien Testament, celui que nous avons lu ce matin est
un vrai évangile, c’est-a-dire étymologiquement, une bonne nouvelle.

Cette bonne nouvelle, c’est la grace de Dieu, sans cesse renouvelée, qui vient nous toucher,
hier, maintenant et demain, méme dans nos situations de crises, quelles que soient les raisons
de cette crise.

La grace de Dieu, c’est inscrire dans nos vies cette dépendance a un Dieu qui prend I’initiative
dans les chemins ou il conduit notre liberté, pour que les malédictions rencontrées crient,
comme le prophéte Ezéchiel, la bénédiction de Dieu et que nous trouvions la voie d’étre une
communauté nouvelle.

Amen



