Marc 13,33637
Prédication des Pasteurs Jean-Francois Breyne et Marie-Pierre Cournot
29/11/2020

Veillez.

Veillez. Mais sur qui, sur quoi ?

Veillez. Mais comment ? Pourquoi ?

Ces quelques versets, que 1’on retrouve également chez Matthieu et Luc,
viennent juste apres 1’annonce de la destruction du temple et celle de la venue du
fils de ’homme.

Et ici, un piege immense nous guette : celui de ne lire ce récit, qui se compose
d’une mini parabole et d’une exhortation a la vigilance, que sous 1’angle de
I’attente de la fin des temps et du retour du Christ, en terme technique, on parle
de parousie.

Mais de quoi s’agit-il ?

Comme nous I’avons déja évoqué dimanche dernier, le retour du Christ, ¢’était
... hier. Comme c’est aussi aujourd’hui, et comme cela sera aussi demain.

Cette présence du Christ sera le but et le terme de I’histoire de I’Eglise, du
monde et de chague homme : mais des modalités de cette ultime venue, nous ne
savons rien et ne devons rien en savoir ! (Matthieu 24, 36).

Parce que ce qui compte, désormais, c’est cet autre regard possible a poser sur le
monde, sur les sceurs et les fréres et sur nous-mémes. Ce qui compte, c’est la
vigilance active.

Ce qui compte, c’est cette bréche désormais ouverte dans I’opacité du temps :
une attente possible, non point une attente résignée ou passive, mais une attente
agissante : une tension vers, une ouverture, une espérance, une attente qui,
comme le dit le psaume 84 (5), « ouvre dans nos coeurs des chemins ».

Ce qui compte, c’est désormais « un présent habité de telle facon qu’il se pergoit



comme genése d’un avenir ol ce que NOUS Vivons vivra »*.

Et notre péricope est d’autant plus pertinente pour nous en ce premier dimanche
de I’Avent, qui joue aussi a cache-cache avec notre notion du temps et de la
chronologie.

Noél, nous le savons bien, a déja eu lieu : ¢’est une trés vieille histoire, de plus
de 2000 ans déja.

Et pourtant, Noél, doit bien avoir lieu encore cette année, dans la reconnaissance
de la présence du Christ en chacune de nos vies.

Car Oui, Christ doit naitre, a nouveau, en toi, en moi, en chacune et chacun
d’entre nous.

Mais Comment ?

Réponse de ’homme de Nazareth : Veillez.

Car cette naissance de la présence du Christ en toi, ou plutdt cette naissance a la
présence du Christ en toi, peut surgir a n’importe quel moment, au moment le
plus inattendu, a ’improviste. Pas le 25 décembre. Non.

Marc utilise ici un petit mot grec tout a fait essentiel pour dire cela, le mot
Kairos. Le grec a plusieurs termes pour désigner le temps : chronos, le temps de
la montre, le temps qui passe, Aion, le temps dans son étendue et sa longue
durée, que I’on traduit en général par siecle, et puis Kairos. Qu’est-ce que le
kairos ?

C’est le temps opportun, le temps de la rencontre, cet instant qui change tout
dans nos vies. Un des kairos le plus évident, ¢’est celui du tomber amoureux.
Apres ce moment-1a, vous n’étes plus et ne serez plus jamais comme avant.

Et voila qu’un kairos nous attend, qu’une rencontre nous attend.

Celle avec I’Evangile, qui vient faire de nous des femmes et des hommes

nouveaux.

1 Maurice Bellet, in Si je dis Credo, Bayard, 2012, p. 99.



Dans le jargon du NT, on appelle cette rencontre, ce kairos, I’irruption du
royaume.

Ce royaume n’est donc plus « a venir », mais déja la.

Pas encore pleinement réalisé, et pourtant déja a 1’ceuvre, secrétement.

Ou est-il, ce royaume ?

Ce Royaume est d’abord en nous et entre nous. (Luc 17, 21) (NBS)" On ne dira
méme pas : « Regardez, il estici ! », ou : « Il est la-bas ! » En effet, le régne de
Dieu est au milieu de vous" .

Le grec ici encore est important : un petit mot (entov) que I’on peut traduire par
« dedans, a l'intérieur », signifie aussi « au milieu » : donc au milieu de nous,

c'est a dire "entre nous", dans le jeu de cet "entre nous" qui nous rend humain.

J’en reviens a ma question de départ : sur quoi devons-nous veillez ?

Sur cet “entre nous™ qui nous rend humain.

Et 14, notre texte prend une saveur bien particuliere en ce temps si étrange que
nous vivons.

Qui appelle plus particulierement a notre vigilance.

A une veille attentive et inlassable, contre tout ce qui peut détruire cet « entre
nous » qui nous fait humain.

Car notre crise sanitaire fait tout pour detruire cet « entre-nous ».

Marc emploie ici deux mots grecs apparentés mais différents pour désigner cette
vigilance : et en tout, 4 fois en 3 versets résonne I’injonction : veillez, redoublé
une premiére fois par I’expression : faites attention, veillez.

C’est dire I’importance de la chose.

Alors, sur quoi devons-nous veiller :

Et bien en premier lieu, je I’ai dit, sur cet « entre nous » qui nous fait humain,
comme le dit Maurice Bellet.

Veillez, pour mieux pouvoir nous réveiller, de toutes nos peurs et de tout ce qui

nous aliéne et nous entrave dans la rencontre avec 1’autre et avec les autres.



Mais je vois encore un second déploiement :

Quelque chose vient. Je ne suis pas seulement le produit de mon passé, de mon
histoire, de tout ce qui me conditionne.

Je suis ce qui me sera donné.

Notre origine n’est pas dans ce qui fut, mais dans ce qui vient.

Il y a un renversement totale de perspective. Mon identité profonde n’est pas
dans mon passe, mais dans ce qui vient, survient, aujourd’hui viendra et
surviendra demain.

Le verbe traduit par veiller signifie littéralement « sortir du sommeil », et aussi
« étre éveillé, étre vivant ».

Veille, vigilance, attention : voila le chemin, voila la clef de notre humanité !
Comment : par I’écoute !

Encore et toujours.

Ecoute de la parole de vie qui jaillit des pages du Vieux livre,

Ecoute de Dieu dans le silence de la priére,

Ecoute du Christ qui surgit a I’improviste dans la rencontre avec les autres ...

C’est cela, veiller, allumer une bougie au cceur de la nuit.

Chaque dimanche, une bougie supplémentaire est allumée sur la couronne de
I’avent : ainsi pouvons-nous mesurer plus facilement le temps qui nous sépare
encore de Noé&l et mieux nous préparer a cet événement unique qu’est la venue
de Dieu sur terre parmi les humains en son Fils Jésus-Christ.

La couronne de I’ Avent symbolise donc 1’attente et I’espérance.

Elle est incarnation de cette veille, au sein méme de nos demeures, parfois
accrochée sur le palier pour que le visiteur soit associé a cette veille, ou plutot
qu’il sache dés I’arrivée qu’il est lui-méme attendu et espéré.

Elle dit aussi notre angoisse du temps qui passe et dont on ne sait jamais quand

il s’arrétera, quand ce sera le moment.



Ce temps pendant lequel, comme les serviteurs a qui le maitre absent a confié
I’autorité, nous avons les cartes en mains et la responsabilité d’étre des étres
réveillés.

Des étres réveillés, sortis de nos torpeurs, de nos morts, des étres ressuscités.
Dans la Bible, un des mots pour dire ressuscité, ¢’est réveillé.

Paradoxalement, nous sommes destinataires de 1’autorité mais nous ne
maitrisons rien. Et surtout pas le temps qui passe. Nous aimerions bien pourtant,
surtout en ce moment ou tout est une question de temps :

Est-ce que la circulation du virus diminuera suffisamment avant Noél pour que
nous puissions nous rapprocher les uns des autres sans porter la responsabilité de
la contamination de nos proches ?

Dans combien de temps pourrons-nous avoir acces au vaccin ?

Jusqu’a quand peut-on tenir avec un salaire diminué ?

Quand pourra-t-on de nouveau voir les personnes qui nous sont cheres ?

Cette ignorance dit notre impuissance.

Mais la couronne de I’avent avec ses bougies que 1’on allume successivement,
est la pour nous dire que nous sommes acteurs dans ce temps qui nous est
extérieur.

Nous avons le pouvoir d’allumer des petites flammes, qui sont autant de

ponctuations dans ce temps infini de la présence du Christ au monde.

La précarité de la flamme témoigne de la fragilité de nos existences,
symboliquement pourtant renouvelées par cette lumiere que nous offrons a voir.
Donner pour sauver, donner pour étre sauve, c’est la grande histoire qui a
commencé, commence et recommencera plus particulierement pour nous dans
un peu moins de quatre semaines.

Amen



